Daseinsanalyse 31 (2015) 154-163

Das Hiiten der Nacht

Stephan Dietrich

(25. 06. 2015 im Rahmen der Festtagung des ODAI)

Ich freue mich sehr, im Rahmen der Festtagung des Osterreichischen Daseinsana-
lytischen Institutes diesen Vortrag tber die Nacht halten zu durfen. — Allerdings,
tber die Nacht zu sprechen war nicht meine primire Intention. Vielmehr wollte ich
mich, als praktizierender Daseinsanalytiker, mit dem fiir die Therapie so wesentli-
chen Thema des Traums beschiftigen. Uber den Traum zu sprechen, ihm in seinem
Erscheinen nach-zu-denken, gelingt allerdings nur in einem wachen Zustand. Erst
im Lichte des Tages gelingt das Gesprach tber das, was sich im Traum gezeigt hat,
und erst durch solch ein Gesprach gewinnt der Traum an Bedeutung und bringt in
das Leben des Traumers vielleicht gdnzlich neue Aspekte. So gesehen ist der Traum
immer nur in einer Ubersetzung, bzw. in einer transformierten Form zuganglich.

Die eigene Sprache des Traumes, so wie sich der Traum von sich selbst her uns zu-
spricht, ist uns ausschlieRlich wihrend des Traumens zuginglich. Uber einen Traum
zu sprechen kann nur und ausschlieflich in einem anderen Seinszustand erfolgen,
niemals wihrend des Traumens. Hier tat sich fiir mich ein Riss auf, denn ich bin es
ja, der den Traum als Traum getrdumt hat und dennoch bin ich jemand anderer,
wenn ich dartiber spreche. Die psychotherapeutische Daseinsanalyse versucht dem
Traum gerecht zu werden, indem sie den Traum nicht interpretiert, in ihn hinein
nhichts deutet, sondern versucht ihn auszulegen. Die daseinsanalytische Traumausle-
gung konstituiert keinen Sinn jenseits des manifesten Trauminhaltes, sondern ver-
sucht die Bedeutungsgehalte der Traumwelt selbst zu erfragen. Es bleibt aber dem
wachen Menschen vorbehalten, dartber zu sprechen.

Diese Schwierigkeit fiihrte mich zum Schlaf als jenem Modus, in dem sich die
Traume uns Menschen zusprechen. Doch auch beim Schlaf stellen sich 4hnliche
Schwierigkeiten ein, wie ich sie schon beim Traum erfahren hatte. Wie sollte denn
eine Phanomenologie des Schlafes aussehen? Wie kénnte ich mich dem Schlaf phi-
losophisch ndhern? Jean-Luc Nancy schreibt hierzu in seinem kurzen Essay ,Vom
Schlaf“, dass es keine Phianomenologie des Schlafes selbst geben kénne, ,denn er
|aRt von sich nur sein Verschwinden, sein Vergraben und sein Verbergen sehen®'.

Der Schlaf l4sst sich von uns Menschen vollziehen, wir vermégen es zu schlafen

' Nancy: Vom Schlaf, 21.

154



Stephan Dietrich Das Hiten der Nacht

und verstehen uns zumeist auch jede Nacht recht gut darauf. Doch von meinem ei-
genen Schlaf zu sprechen gelingt mir wiederum nur im Wachen. Ich kann sagen,
dass ich geschlafen habe, vielleicht auch dass sich mir ein Traum zugesprochen hat
und dass ich nun, nach einer Zeit des Nachtschlafes, wieder erwacht bin, um daru-
ber zu sprechen. Vom Schlaf zu sprechen gelingt mir nicht. Sowohl| der Traum als
auch der Schlaf sind somit Zustinde des menschlichen Existierens, die wir zwar re-
gelmiafiig erfahren, die sich zugleich aber auf eigentliimliche Weise unserem wachen
Denken entziehen. So bin ich schlussendlich bei der Nacht gelandet — als jenem be-
sonderen Zeitraum, in dem sich zumeist der Schlaf und somit auch die Trdume er-
eignen. Die Nacht erscheint mir als eine Grenze, eine Art Ubergangszeit, zwischen
dem taglich Wachenden und der Verborgenheit im Schlaf. Vielleicht erhellt sich in
der Zuwendung zur Nacht etwas zum Schlaf und zum Traum.

Doch auch lber die Nacht zu sprechen ist ein schwieriges Unterfangen. Denn die
Welt der Nacht zeichnet sich gerade dadurch aus, dass sie lichtlos ist. In ihr gibt es
das uns sonst so gewohnte Sonnenlicht nicht. Indirekt werfen der Mond und die
Gestirne ein sanftes Licht auf die Erde, aber mit dem Untergang der Sonne, entzieht
sich das uns sonst den Tag eréffnende Licht. Und mit diesem Entzug beginnt ein
Zeitraum, der sich vom Tag fundamental unterscheidet. Wer die Nacht nicht nur
zum Schlafen bentitzt, erfahrt in ihr eine Spiegelung des Tages, einen Kommentar,
einen Zeitraum, der nicht so prazise durch den natirlichen Gang der Sonne be-
stimmt ist. Wahrend durch den Sonnenstand uns immer wieder ein Mafd von Zeit
hingehalten ist, weist uns in der Nacht nichts auf ihr Ende hin. Und in diesem
nachtlichen Zeitraum zwischen dem vergangenen und dem sich ankiindigenden Tag
erlebt der Mensch eine Zeit, in der er intensiver auf sich zuriickgeworfen wird. Aus
der Routine und Gewohnheit des Alltags herausgefallen, intensivieren sich die Auf-
merksamkeit, die Geftihle und Gedanken. Es ist wohl gerade deswegen der Zeit-
raum der Dichter und Denker. Der italienische Maler, Bildhauer, Architekt und Dich-
ter Michelangelo Buonarroti (1475-1564) dankt der Nacht in einem seiner Sonette
fur ihre befreiende Kraft:

,»Du lost des Denkens schwere Miidigkeit,

Von deines Schattens Ruhe leis beriihrt

Werd ich aus irdischer Niederung gefiihrt
Empor, wo Traumes Hoffaung mich befreit.“?

Der Mensch ist aber, wie Heidegger in Sein und Zeit hervorhebt, ,zunachst und zu-
meist“® in diesen irdischen Niederungen, in jener Alltiglichkeit und im Dunkel tiber
genau jene Kraft der Nacht, die Michelangelo hier beschreibt. Zunichst und zu-

2 Michelangelo: Sonette, 269.
3 Heidegger: SZ (GA 2), 16.

155



Das Hiiten der Nacht Stephan Dietrich

meist sind wir Licht- und Tagdenker. In der Helle des Lichtes zeigen sich die Dinge
in einer uns héchst vertrauten Weise und lassen sich von uns gut in ihrer raumli-
chen Ausdehnung, in ihrer Vorhandenheit sinnlich wahrnehmen. Ich sehe das Seien-
de, ich begreife es und entwerfe mir eine Welt. Heidegger schreibt zu dieser Ver-
fasstheit des Menschen in Sein und Zeit: ,Das alltdgliche umsichtige In-der-Welt-sein
bedarf der Sichtméglichkeit, das heifst der Helle, um mit dem Zuhandenen innerhalb
des Vorhandenen besorgend umgehen zu kénnen. Mit der faktischen Erschlossen-
heit seiner Welt ist fiir das Dasein die Natur entdeckt. In seiner Geworfenheit ist es
dem Wechsel von Tag und Nacht ausgeliefert. Jener gibt mit seiner Helle die mogli-
che Sicht, diese nimmt sie.“*

Das menschliche Vernehmen ist in Sein und Zeit noch gekoppelt an das Licht, die
Helle, und somit an die menschliche Fihigkeit, mit den Augen zu sehen. So kénnen
die Dinge erst in den Blick kommen. Das Dasein muss sozusagen immer im Lichte
stehen, damit es vernehmen und entwerfen kann. Denn erst durch das Licht der
Sonne wird ein Raum eréffnet, in dem etwas als etwas sinnlich wahrgenommen wer-
den kann. Nur durch das Licht gibt es fiir die Augen etwas Sichtbares. Das Licht
wird so zu einer Voraussetzung, damit tberhaupt Erschlossenheit, Offenheit und
Entwurf sein kénnen, wohingegen die Nacht die Sicht und somit das besorgende
Umgehen mit dem Vorhandenen verunmaglicht bzw. erschwert.

Wie ist es aber nun mit jenen Erscheinungen, die sich uns zwar zusprechen, aber
eben gerade nicht darin, dass sie sich im Lichte deutlich zu sehen geben. Wie steht
es um das Vernehmen abseits der visuellen Wahrnehmung? Wie steht es um den
Entzug des Seins — den Tod, das Nichts —, um den Schlaf — zumeist auch Traum
und Nacht? Was ist mit all den Ereignissen, von denen wir Menschen irgendwie
eine dumpfe Ahnung haben, etwas spiren und es doch nie ganz zu fassen bekom-
men? Gerade diese Dinge zeigen sich nicht im Scheinwerferkegel der gewohnten Er-
kenntnis, sondern zeichnen sich gerade dadurch aus, dass sie sich diesem Licht-Zu-
gang entziehen. Wihrend der Tag mit dem Sonnenlicht fiir uns Menschen eine
ausgesprochen gute Zuginglichkeit bietet, erscheint mit der Nacht eine andere
Welt, ein anderer Aufenthaltsort fiir den Menschen. Die Nacht wird so zu einer Chif-
fre fur jene durch Dunkelheit verfinsterte Tiefe des Menschen, fiir das Unwirkliche,
das Unbekannte, das Geheimnisvolle, das Unheimliche, d.h fir all das, was sich
nicht stringent begrifflich fassen lasst, und dennoch den Menschen in seinem Da-
sein trifft und in Anspruch nimmt. Denn das ,Stiick Nacht, das jeder von uns in
sich tragt* entpuppt sich fiir uns Menschen zwar als etwas Geheimnisvolles und
Auferliches aber auch Unerlissliches — es ist das Dunkel und der Schatten des wa-

4 Heidegger: SZ (GA 2), 412.
5 Foucault: Wille, 72.

156



Stephan Dietrich Das Hiten der Nacht

chen und erleuchteten Wissens, ein nicht zu eliminierender blinder Fleck der lichten
Vernunft und Erkenntnis.

Wenn es um die Nacht als philosophisches Thema geht, d. h. darum welche Rolle
die Dunkelheit und die Finsternis im menschlichen Leben spielt und spielen soll,
dann kénnte Friedrich Nietzsche mit seinem Zarathustra hier uns die erste Richtung
weisen. In Zarathustras Nachtwandler-Lied |asst Nietzsche die Mitternacht selbst
sprechen und stellt die Vorrangstellung und die gewohnte Selbst-Verstandlichkeit
des Tages in Frage:

,Oh Mensch! Gieb Acht!

Was spricht die tiefe Mitternacht?

,Ich schlief, ich schlief —,

Aus tiefem Traum bin ich erwacht: —

Die Welt ist tief,
Und tiefer als der Tag gedacht [...]*“®

Der Mensch wird von der Mitternacht als Mensch dazu aufgerufen, Acht zu geben.
Denn der Mensch scheint das einzige Wesen zu sein, welches die Nacht, oder viel-
leicht besser: die Umnachtung erfahren kann. Die Nacht ist somit niemals nur ein-
fach das Erfahren der untergehenden Sonne, welche das Licht auf Erden mit ihrem
Verbergen ausléscht und so die Nacht willkommen heifst. Die Nacht ist metapho-
risch auch immer zu verstehen als die Erfahrung des Menschen von alledem, was
sich durch seinen Entzug auszeichnet, fur alles, was noch génzlich im Dunkel ver-
borgen ist, nicht sicht- und vernehmbar ist, fiir das Unheimliche im Heimlichen, fiir
das Unbekannte im Bekannten, fiir das Nicht-sein im Dasein.

Die Mitternacht, sie schlief — und genau aus diesem Zustand des Weg-seins, des
Nicht-seins erwachte sie, und es scheint ihr nun in diesem wiedererwachten Zu-
stand eine wesentliche Erkenntnis aufgegangen zu sein: ,,Die Welt ist tief, und tiefer
als der Tag gedacht.“ Die Botschaft Nietzsches ist deutlich und klar. Wer in die Tiefe
der Erkenntnis eindringen will, wer erfahren will, was Welt ist und was dies flr unser
In-der-Welt-sein bedeutet, muss sich in den Zustand der Nacht, des Schlafes
einlassen — in jenes Dunkel, in dem der Mensch ginzlich anders ist als untertags.
Somit bildet die Nacht als Chiffre jenen fundamentalen Urgrund, aus dem heraus
sich der Mensch in seinem alltaglichen Dasein zu verstehen weifs. Doch dieser Ur-
grund selbst bleibt im Dunkel der Nacht verborgen. Wir werden niemals die Nacht
zum Tage machen kénnen.

Und obwohl dieser Urgrund immer im Dunkel der Nacht bleiben wird, scheint die
Mitternacht uns darauf hinweisen zu wollen, dass der Tag und die darin sich zei-
gende Welt gerade an Tiefe gewinnt, wenn wir uns diesem Urgrund unserer Existenz

6 Nietzsche: Zarathustra, 404.

157



Das Hiiten der Nacht Stephan Dietrich

zuwenden. Wenn wir nicht miide werden, uns dem Unheimlichen, dem Unwirk-
lichen zuzuwenden und gerade so uns in unserer Ganzheit als Menschen vielleicht
klarer werden. Angesichts der Lichtverschmutzung in unserer Welt wird es aller-
dings immer schwieriger, sich dieser Dunkelheit zuwenden zu kénnen. Alles ist und
wird immer hell erleuchtet und so kann die Nacht durch kiinstliche Beleuchtungs-
kérper beinahe zum Tag gemacht werden. Ist alles nur mehr Tag, ist alles nur mehr
hell erleuchtet, und so gehen damit auch die Schattierung und Abstufungen der
Welt verloren. Die Welt wird Schwarz oder Weif und jegliches Grau gilt es zu elimi-
nieren. Die Nacht scheint beinahe wie ein lastiger, da untatiger Zeitraum, den wir
Menschen aufgrund unserer Kreattirlichkeit eben auch noch vollziehen miissen. Wer
ich bin und wie ich bin, ddmmert mir aber vielleicht mehr im Morgengrau. Die
Macht, die mich zwingt, etwas immer wieder auf eine bestimmte Art und Weise zu
vollziehen, 16st sich vielleicht mit dem Sonnenuntergang in nichts auf. Die Nacht
[6scht den Tag aus, rekapituliert ihn und erméglicht mit ihrem Entzug jeden Mor-
gen, dass ein neuer Tag beginnen kann. Ein neuer Tag, in dem sich das Dasein die
tiefsten existenziellen Fragen nach seinem Woher und Wohin wieder von Neuem
und in einem anderen Lichte stellen kann. Mit der Nacht kommt ein besinnliches
Denken, ein besinnliches Erfahren von Welt zum Menschen, und er ist fast gezwun-
gen, von einem bewertenden, definierenden und in Begriffe zwidngenden Denken ab-
zulassen.

Es sind jene festgefahrenen und génzlich gewohnten Denkmuster, die epochalen Pa-
radigmen, die mit einer wiedergewonnenen Offenheit fiir das Unwirkliche, das Mog-
liche, die mit der Zuwendung zum Spielraum der Nacht aufzulésen méglich wer-
den. Die Nacht bietet einen Zugang zu jenem Urgrund, der sich eben nicht durch
klare Begrenzungen und Mafistibe auszeichnet, sondern vielmehr ein formloses
Chaos bietet, ein unendliches Reich des Dunkelns, einen stillen Ort des Besinn-
lichen, in dem sich anderes zuspricht als unter dem Licht der Sonne. Denn , nicht
alles darf vor dem Tage Worte haben“’. So soll mit der Tiefe der Welt nun nicht
mehr jenes, was sich im und vom Tage allein zeigt, benannt werden. Vielmehr geht
es Nietzsche darum, eine Tiefe der Welt und somit vom Menschen selbst zu den-
ken, die vor jeglichem Tagesdenken, die vor den Worten des Tages liegt. Damit ist
jener tiefe, dunkle Urgrund gemeint, aus dem heraus sich die Worte des Tages im
Lichte der Sonne erst zeigen kénnen, aus dem heraus tberhaupt etwas Alltagliches
zum Vorschein kommen kann.

Der italienische Dichter Dino Campana (1885-1932) zog sich immer wieder genau

in jene Nacht zuriick, von der Nietzsche hier spricht. Fiir Campana war die Nacht
ein Ruckzugsort, ein Refugium, in der er sich vom lauten hellen Tag erholen konnte.

7 Nietzsche: Zarathustra, 210.

158



Stephan Dietrich Das Hiten der Nacht

In Campanas Nachtdichtung verweben sich in dieser Loslésung vom Tage Erinne-
rungen, Phantasien, Trdume, lllusion und Reales zu tiefen Bildern der Welt. Und so
heifdt es in ,,Das Lied der Finsternis“:

,,Die Abenddédmmerhelle schwindet hin:

ihr ruhlosen Geister — daf die Finsternis

Dem Herzen gnidig sei, das nicht mehr liebt!

Quellen, Quellen, die wir hren miissen,

Quellen, Quellen, welche wissen,

Quellen, welche wissen, welche Geister hier

welche Geister hier sind, um zu héren ...

Hér: die Abenddidmmerhelle schwindet,

und den ruhelosen Geistern gndidig ist die Finsternis: [...]*®

Die Finsternis ist den ruhelosen, in der tiglichen Betriebsamkeit eingespannten
Geistern gnadig gesinnt. Denn diese Finsternis, die weifle und reine Nacht, ist eine
Quelle, die den entfremdeten Herzen der Menschen wieder die Liebe schenkt. Die
Quelle ist das Leben selbst, jener Fluss in den es gilt, Tag wie Nacht, hineinzusprin-
gen. Mit Heidegger gesprochen: ,Sich einer ,Sache‘ oder einer ,Person‘ in ihrem We-
sen annehmen, das heifdt: sie lieben: sie mégen. Dieses Mogen bedeutet, urspriing-
licher gedacht: das Wesen schenken.“® Um dieses Geschenk zu empfangen, bedarf
es nicht viel. Im Duett von Nietzsche und Campana heift der Imperativ nun: ,Gieb
Acht® und ,Hér* die Quellen, die die Tiefe der Welt und die Liebe zum Erscheinen
bringen.

Sowohl bei Nietzsche als auch bei Campana gibt es keine Rangreihung von Tag und
Nacht. Vielmehr verweisen beide darauf, dass es der sich immer wieder ganz natdir-
lich ereignende Wechsel ist, auf den der Mensch in seinem Dasein zu achten habe.
Allerdings, und dies scheint offenkundig, kommt gerade dem Tag in der abendlin-
dischen Kultur eine immense Vorrangstellung zu. Im griechischen Denken finden
sich noch zahlreiche Hinweise zur Nacht, so etwa bei Hesiod und Heraklit, doch
dann verstummt das Nachtdenken zugunsten eines ganz am Tageslicht orientieren
Erfahren und Erkennen. Doch nie kénnen wir Menschen ganz nur als Tagwesen ek-
sistieren. Der griechische Lyriker Pindar dichtet hierzu: , Tagwesen: Was ist einer, was
aber ist einer Nicht? Der Schatten Traum, sind Menschen“'®. Der Mensch hat somit in
Pindars Worten keine fest umgrenzte Substanz, kein festgelegtes Sein. Als Tagwesen
ist er in einer bestimmten Weise und zugleich stellt sich damit auch immer die Fra-
ge, was er nicht ist. Was schliefdt der Mensch mit seinem Entwurf als Tagwesen aus

& Campana: Orphische Gesinge — Canti Orfici, 47.

 Heidegger: GA 9, 316.

10 Zitiert aus: Heidegger: GA 52, 111. Das Zitat entstammt dem Schluss von Pindars achter Pythi-
scher Ode (Verse 95f.); vgl. in der — von Heidegger leicht abweichenden — Ubersetzung Eugen
Dénts: Pindar, Oden (griech./dt.), Reclam: Stuttgart 1986, 153.

159



Das Hiiten der Nacht Stephan Dietrich

seiner Existenz aus? Was bleibt ihm tiber sich selbst im Dunkel, was ist ihm verbor-
gen? In der Oszillation dieser Fragen, was einer ist und was einer nicht ist, steckt
somit die unheimliche Méglichkeit, dass der Mensch, wie er ist, sich jeden Tag neu
bestimmen kann und allndchtlich der Mensch auf seinen Urgrund verwiesen ist,
aus dem er bisher Unbedachtes, Unmégliches schépfen kann. Ein Tag oder eine
Nacht kann ihn génzlich verandern, seine Ek-sistenz, seine Offenheit, Freiheit und
seine Liebe. So haltlos ohne feste Bestimmung erfullt der Mensch in seinem Wesen
jenen Zwischen-Zeit-Raum zwischen Tag und Nacht, zwischen Geburt und Tod und
ist immerzu dazu aufgerufen, zu werden, was er ist. Das am Tag hell Erleuchtete er-
scheint dem Tagwesen dabei aber, darauf weist uns Heidegger in seiner Analyse der
Alltaglichkeit deutlich hin, als das Wirkliche, das Wahre, als die eine Realitit. Das
Allnichtliche seiner Existenz hingegen entzieht sich seinem Denken. Somit ist das
lichtlose Sein in der Nacht, falls es tiberhaupt vom Menschen vernommen wird, im-
mer als das Unwirkliche, als Schaume und lIllusionen bestimmt — als etwas ohne
Wert und Bedeutung.

Das Licht ist die Bedingung dafir, dass sich untertags lberhaupt etwas in seiner
Vorhandenheit zeigt. Denn das Vorhandene leuchtet ohne das Licht der Sonne
selbst nicht. Die Anwesenheit des so Matten, selbst Lichtlosen wird aber vom Men-
schen als das Wirkliche verstanden und als einzige Realitdt anerkannt und zugelas-
sen. Allnachtlich ereignet sich aber durch den Sonnenuntergang der Entzug dieser
beleuchteten Realitdt, und so hiangt der Tag-Mensch am sténdig Entschwindenden.
Die Offenheit des Daseins, seine Wahrheit und Bestimmung am Tage sind somit
ganzlich vom Licht der Sonne abhiangig und von jenen Dingen, die sich tberhaupt
in ihrem Wesen von diesem Licht beleuchten lassen. Alles andere wird unwichtig,
nebensichlich und in seiner vermeintlichen Unzuginglichkeit vernachlassigbar.
Solch einem Dasein attestiert Heidegger allerdings nichts Gutes, denn: ,Indem der
Mensch sich nur an das blofd Tagliche, an dies verschwindende Erscheinen des Ent-
schwindenden hilt, entschwindet er selbst in seinem Erscheinen, das ohne eigenes
Leuchten ist: eines Schattens der Traum. Solches ist der Mensch als Tagwesen, das
nur hinter dem Téglichen hertaumelt.“"

Als hinter dem Tag hertaumelndes Wesen besteht fiir den Mensch grundsitzlich
keine Notwendigkeit, tiber das hier besprochene nachzudenken. Welchen Sinn hat es
uberhaupt, die Nacht zu bedenken? Denn in seinem Eingelassen-sein in die Natur,
vollzieht sich jenes rhythmische Auf- und Untergehen der Sonne, die jahreszeitlichen
Verdnderungen, das Ent- und Verbergen mit einer absolut verldsslichen Selbstver-
standlichkeit. Es ist einfach so, und nichts verweist uns darauf, dass die Sonne sich
an einem Morgen nicht mehr zeigt, nicht mehr aufgeht und die ewige Nacht die

1 Heidegger: GA 52, 115.

160



Stephan Dietrich Das Hiten der Nacht

Herrscherin wird. Es besteht fiir den Menschen somit keine Not, alles ist ihm gege-
ben und hingehalten. Doch in dieser ,Not der Notlosigkeit“'? vergessen die Men-
schen, ,dafl der Mensch, wenn er werden soll was er ist, je gerade das Dasein sich
auf die Schultern zu werfen hat“!®. Die Menschen vollziehen ihr Dasein als reine Tag-
wesen auf eine Art, in der die Moglichkeiten der eigenstandigen Existenz nicht wahr-
haftig ergriffen werden, sondern sie bewegen sich vielmehr in einem narkotisierten
Dammerzustand, in der Verfallenheit ans Man, in einer schwarz-weifden Welt voller
falsch und richtig. Dabei vergessen sie, dass die dunkle Nacht nicht einfach eine ver-
nachlassigbare Kehrseite des Tages ist, sondern dessen opake Notwendigkeit.

Und so leben wir, ohne die Nacht als die Notwendigkeit des Tages zu hiiten, in ei-
ner ganzlich uneigentlichen Weise, d. h. einer Weise, die hinter den Méglichkeiten
des menschlichen Wesens zuriickbleibt. Denn was der Mensch unter Tags ist, wird
ihm jede Nacht entzogen. Als Tagwesen wohnt dem Menschen immer schon ein
Nachtwesen inne. Seine Anwesenheit unter Tags beinhaltet immer zugleich auch
seine Abwesenheit in der Nacht. So liegt in jeder Wahrheit zugleich auch eine Un-
wahrheit, in jeder Wirklichkeit eine Unwirklichkeit, in jedem Unverborgenen etwas
Verborgenes und in jedem Tag auch eine Nacht. Ohne diesem Zugleich der Bewe-
gung von diesem ,Zustand zwischen Seyn und Nichtseyn“'* bleibt dem Mensch
sein eigenes Wesen verdeckt und er kann sich nie in seiner Ganzheit verstehen.
Denn der Mensch ist durch diesen Entzug nicht nichts, sondern vielmehr darauf zu-
riickgeworfen, was er ist und woraus sich sein alltigliches Sein speist. Heidegger
schreibt hierzu: ,Das Nicht-Wirkliche ist entweder das Nicht-mehr-Wirkliche oder
das Noch-nicht-Wirkliche. Das Nicht-Wirkliche ist so, und zwar jedesmal in ver-
schiedenem Sinne, das Mégliche fiir das Wirkliche.“!°Die statische, jetzt prisente
Wirklichkeit scheint somit immer schon im Lichte des gewesenen Wirklichen und
des zukinftig moéglichen Wirklichen. Das Mégliche, das noch in der Dunkelheit sich
Verbergende ist eben nicht nichts, sondern ein Konstitutiv fur die alltagliche Wirk-
lichkeit. In dieser Annahme ist der Mensch ein namenloser Hiiter des Seins, der in
seiner Ek-sistenz diesen Stand zwischen Sein und Nichtsein immerwéhrend voll-
zieht und somit immer wieder das entwirft, was wir Welt nennen.

In Holderlins Andenken heifdt es:

., Es reiche aber,

Des dunklen Lichtes voll,

Mir einer den duftenden Becher,
Damit ich ruhen moge; [...]“1

12 Heidegger: GA 65, 107.
3 Heidegger: GA 29/30, 246.
14 Holderlin: Werden, 282.
5 Heidegger: GA 52, 118.

161



Das Hiiten der Nacht Stephan Dietrich

Die @vo1g, die Natur, sie hilt dem Menschen den ,,duftenden Becher“ ,,des dunklen
Lichtes voll“ alltdglich und allnichtlich hin. Und in der Annahme dieses Bechers, so
dichtet Hélderlin, kommt der Mensch zur Ruhe. Nur weifd der Mensch den Becher
nicht zu ergreifen, solange er sich als Tagwesen stetig im Lichte halt. Der Mensch
lebt zwar in diesem bestindigen Halt des nattirlich Wachsenden, mit der ¢totg,
dem Licht, doch zumeist bloR im Vernehmen als etwas Gegebenes, ohne je eigens
ihre Wahrheit zu bedenken und zu hiten.

Doch, so fragt sich Heidegger in den Beitriigen zur Philosophie: ,Wie das Seyn fin-
den? Miissen wir, um das Feuer zu finden, ein Feuer anziinden, oder miissen wir
nicht eher uns fugen, zuerst die Nacht zu behiiten? Damit den falschen Tagen der
Alltaglichkeit gewehrt sei, deren falscheste jene sind, die auch die Nacht zu kennen
und zu besitzen meinen, wenn sie diese mit ihrem geborgten Licht erhellen und be-
seitigen.“!’

Als reine Tagwesen, die die Nacht beleuchten und zum Tage werden lassen, wird
sich das Seyn nicht zeigen. Die Nacht zu beleuchten heifdt zugleich, sie in ihrem ei-
gentlichen Wesen ganzlich zu verdunkeln, denn das Licht ist ein geborgtes Licht,
welches die Nacht als etwas erscheinen lasst, was sie aus ihrem Ursprung heraus
nicht ist. Erst in der Innigkeit von Tag und Nacht, in diesem immerwéhrenden Zu-
stand von Sein und Nicht-sein, von Verbergung und Entbergung ek-sistiert der
Mensch als ganzes Dasein in der Wahrheit des Seins. Es ist das dunkle Licht, wel-
ches die Dinge in der Wahrheit des Seyns zum Erscheinen bringen. Denn, darauf
weist uns nicht nur Hélderlin, sondern auch Heidegger hin, ,[d]as allzu feurige
Feuer blendet nicht nur das Auge, sondern die libergrofie Helle verschlingt auch al-
les Sichzeigende und ist dunkler als das Dunkle. Die blofe Helle gefihrdet das Dar-
stellen eher, weil die Helle in ihrem Schein den Anschein bei sich fiihrt, sie allein
verbiirge schon die Sicht. [...] Das Dunkle bewahrt dem Lichten die Fiille dessen,

was es in seinem Scheinen zu verschenken hat.“'®

Damit wird deutlich, dass der spate Heidegger intensiv damit beschaftigt war, dem
Lichtdenken zwar nicht den Riicken zu kehren, aber die fundamentalontologischen
Bedingungen dafiir hervorzuheben. Das was sich im Lichte der Sonne zeigt und wo-
mit wir zunichst und zumeist zu tun haben, kann sich immer nur aus der Dunkel-
heit, aus der Verborgenheit, aus dem Noch-nicht-Wirklichen und somit Méglichen
heraus entbergen und auch wieder verbergen. In diesem Wechsel, der sich in wun-
derbarer Weise im Tag-Nacht-Rhythmus uns zuspricht, ereignet sich das Da des Da-
seins. Das Da ist ein ewiges ,Werden im Vergehen“ und gewinnt erst in dieser An-

6 Heidegger: GA 4, 81.
7 Heidegger: GA 65, 48.
8 Heidegger: GA 4, 119.

162



Stephan Dietrich Das Hiten der Nacht

nahme seinen eigenen festen Stand. In den Beitrigen zur Philosophie schreibt Hei-
degger: ,Das Sichverbergen durchragt die Lichtung, und nur wenn dies geschieht,
wenn das Strittige in seiner Innigkeit das Da durchherrscht, kann es gliicken, aus
dem unbestimmten und als solchen gar nicht gefafiten Bereiche des Vor-stellens
und Er-lebens auszuriicken und die Instindigkeit des Da-seins zu versuchen.“"

Fur den therapeutischen Prozess heifdt dies nun, dass es nicht so sehr darum geht,
nur etwas ans Licht zu bringen, etwas aufzudecken, sondern vielmehr auch darum
die Nacht zu hiiten, und so ,,die Instandigkeit des Daseins zu versuchen®.

Referenzen

Buonarroti, Michelangelo: Sonette — Italienisch/Deutsch. Lothar Borowsky: Miinchen 1982

Campana, Dino: Orphische Gesange — Canti Orfici. Carl Hanser (Akzente): Munchen/Wien
1995

Foucault, Michel: Der Wille zum Wissen. Sexualitit und Wahrheit 1. Suhrkamp: Frankfurt am
Main 1977

Heidegger, Martin: Sein und Zeit. Gesamtausgabe Band 2 (GA 2). Vittorio Klostermann:
Frankfurt am Main 1977

Heidegger, Martin: Erlauterungen zu Hélderlins Dichtung. Gesamtausgabe Band 4 (GA 4),
Vittorio Klostermann: Frankfurt am Main 2011

Heidegger, Martin: Brief iiber den Humanismus. In: Ders. (2004): Wegmarken (1919-1961).
Gesamtausgabe Band 9 (GA 9), Vittorio Klostermann: Frankfurt am Main 2004

Heidegger, Martin: Die Grundbegriffe der Metaphysik. Welt — Endlichkeit — Einsamkeit (Win-
tersemester 1929/30). Gesamtausgabe Band 29/30 (GA 29/30). Vittorio Klostermann:
Frankfurt am Main 1992

Heidegger, Martin: Holderlins Hymne , Andenken“. Wintersemester 1941/42. Gesamtaus-
gabe Band 52 (GA 52), 2. Aufl. Vittorio Klostermann: Frankfurt am Main 1992

Heidegger, Martin: Beitrige zur Philosophie (Vom Ereignis). Gesamtausgabe Band 65 (GA
65). Vittorio Klostermann: Frankfurt am Main 1994

Hélderlin, Friedrich: Das Werden im Vergehen. Simtliche Werke, Grofle Stuttgarter Ausgabe,
Band 4.1. W. Kohlhammer Verlag: Stuttgart 1961

Nancy, Jean-Luc: Vom Schlaf. Diaphanes: Ziirich-Berlin 2013

Nietzsche, Friedrich: Also sprach Zarathustra. Kritische Studienausgabe. Walter de Gruyter:
Berlin 2011

Adresse des Autors
Stephan Dietrich

19 Heidegger: GA 65, 349.

163



